MENSAGEM DO PAPA LEAO XIV
PARA O XXXIV DIA MUNDIAL DO DOENTE
11 de fevereiro de 2026

“A compaixdo do samaritano: amar carregando a dor do outro”
Queridos irmdos e irmds,

O XXXIV Dia Mundial do Doente sera celebrado solenemente em Chiclayo, no Peru, a 11
de fevereiro de 2026. Para esta ocasido, quis propor novamente a imagem, sempre atual e
necessaria, do bom samaritano, a fim de redescobrirmos a beleza da caridade e a dimensao
social da compaixao, e chamar a atencdo para os necessitados e para os que sofrem, como sao
os doentes.

Todos nds ja ouvimos e lemos este texto comovente de Sdo Lucas (cf. Lc 10, 25-37). A um
doutor da lei que |he pergunta quem é o proximo a amar, Jesus responde contando uma
histéria: um homem que viajava de lJerusalém para lJericd, assaltado por ladrdes, foi
abandonado quase morto; um sacerdote e um levita passaram ao largo, mas um samaritano
encheu-se de compaixao, tratou-lhe as feridas, levou-o para uma hospedaria e pagou para que
cuidassem dele. Desejei propor a reflexdo sobre esta passagem biblica com a chave
hermenéutica da Enciclica Fratelli tutti, do meu querido predecessor, Papa Francisco, na qual a
compaixao e a misericordia para com os necessitados ndao se reduzem a um mero esforco
individual, mas realizam-se na relagao: com o irmao necessitado, com aqueles que cuidam dele
e, fundamentalmente, com Deus, que nos oferece o seu amor.

1- 0 dom do encontro: a alegria de oferecer proximidade e presenga.

Vivemos imersos na cultura do efémero, do imediato, da pressa, bem como do descarte e
da indiferenca, que impede de nos aproximarmos e pararmos no caminho para olhar as
necessidades e os sofrimentos a nossa volta. A parabola relata que o samaritano, ao ver o
ferido, ndo “passou ao largo”, mas teve para ele um olhar aberto e atento, o olhar de Jesus, que
o levou a uma proximidade humana e soliddria. O samaritano «parou, ofereceu-lhe
proximidade, curou-o com as préprias maos, pos também dinheiro do seu bolso e ocupou-se
dele. Sobretudo [..] deu-lhe o seu tempo».[1]Jesus ndo ensinaquemé o proéximo,
mas como ser proximo, ou seja, como nos tornarmos nds mesmos proximos. [2] A este respeito,
podemos afirmar, com Santo Agostinho, que o Senhor nao quis ensinar quem era o préximo
daquele homem, mas a quem ele devia tornar-se préximo. Na verdade, ninguém é préximo de
outro enquanto ndo se aproxima voluntariamente dele. Por isso, fez-se proximo aquele que teve
misericordia. [3]

O amor nao é passivo, mas vai ao encontro do outro; ser préximo nao depende da
proximidade fisica ou social, mas da decisdo de amar. Por isso, o cristdo faz-se préoximo daquele
qgue sofre, seguindo o exemplo de Cristo, o verdadeiro Samaritano divino que se aproximou da
humanidade ferida. Ndo sao meros gestos de filantropia, mas sinais nos quais se pode perceber
que a participagao pessoal nos sofrimentos do outro implica dar-se a si mesmo, supde ir mais
além de satisfazer necessidades, para chegar ao ponto da nossa pessoa ser parte do
dom. [4] Esta caridade alimenta-se, necessariamente, do encontro com Cristo, que por amor se
entregou por nds. Sdo Francisco explicava-o muito bem quando, falando do seu encontro com
os leprosos, dizia: «O Senhor levou-me até eles» [5] porque, através deles, havia descoberto a
doce alegria de amar.



https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftn1
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftn2
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftn3
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftn4
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftn5

O dom do encontro nasce do vinculo com Jesus Cristo, a quem identificamos como o bom
samaritano que nos trouxe a saude eterna e a quem tornamos presente quando nos inclinamos
diante do irmao ferido. Santo Ambrdsio dizia: «Visto que ninguém nos é verdadeiramente tao
proximo como aquele que curou as nossas feridas, amemo-lo vendo nele Nosso Senhor, e
amemo-lo como nosso préximo; pois ndo ha nada mais préoximo dos membros do que a cabeca.
E amemos também aquele que imita Cristo e quem se associa ao sofrimento dos necessitados
para a unidade do corpo». [6] Ser um no Um, na proximidade, na presenca, no amor recebido e
partilhado, e desfrutar, tal como Sao Francisco, da dogura de o ter encontrado.

2 - A missdo partilhada no cuidado dos doentes.

Sao Lucas continua dizendo que o samaritano “encheu-se de compaixao”. Ter compaixao
implica uma emocdo profunda, que conduz a ac3o. E um sentimento que brota do interior e leva
a assumir um compromisso com o sofrimento alheio. Nesta parabola, a compaixao é a
caracteristica distintiva do amor ativo. Nao é tedrica nem sentimental, mas traduz-se em gestos
concretos: o samaritano aproxima-se, cura, responsabiliza-se e cuida. Mas, atengao, pois ele ndo
o faz sozinho, individualmente: «o samaritano procurou um estalajadeiro que pudesse cuidar
daquele homem, como nds estamos chamados a convidar outros e a encontrar-nos num “nés”
mais forte do que a soma de pequenas individualidades». [7] Na minha experiéncia como
missionario e bispo no Peru, eu mesmo constatei como muitas pessoas partilham a misericdrdia
e a compaixdo ao estilo do samaritano e do estalajadeiro. Familiares, vizinhos, profissionais e
agentes pastorais da saude e tantos outros que param, se aproximam, curam, carregam,
acompanham e oferecem o que tém, dando a compaixdao uma dimensdao social. Esta
experiéncia, que se realiza num entrelacamento de rela¢des, ultrapassa o0 mero compromisso
individual. Assim, na Exortacdo apostdlica Dilexi te, ndao me referi apenas ao cuidado dos
doentes como uma “parte importante” da missdao da lgreja, mas como uma auténtica “acao
eclesial” (n. 49). Nela, citei Sdo Cipriano para demonstrar como, nessa dimensdo, podemos
verificar a saude da nossa sociedade: «Esta epidemia que parece tao horrivel e funesta pde a
prova a justica de cada um e experimenta o espirito dos homens, verificando se os saos servem
aos enfermos, se os parentes se amam sinceramente, se os senhores tém piedade dos servos
enfermos, se os médicos ndo abandonam os doentes que imploram». [8]

No Um ser um supde sentirmo-nos verdadeiramente membros de um corpo no qual
carregamos, segundo a nossa prépria vocacao, a compaixao do Senhor pelo sofrimento de todos
os homens [9]. Além disso, a dor que nos comove nao é uma dor alheia, é a dor de um membro
do nosso préprio corpo, ao qual a nossa Cabeca nos manda acudir para o bem de todos. Nesse
sentido, identifica-se com a dor de Cristo e, oferecida cristamente, acelera o cumprimento da
oracdo do proprio Salvador pela unidade de todos. [10]

3 - Movidos sempre pelo amor a Deus, para nos encontrarmos a n6s mesmos e ao proximo.

No duplo mandamento — «Amards ao Senhor, teu Deus, com todo o teu coragdo, com
toda a tua alma, com todas as tuas forcas e com todo o teu entendimento, e ao teu préximo
como a ti mesmo» ( Lc 10, 27) —, podemos reconhecer a primazia do amor a Deus e a sua direta
consequéncia na forma do homem amar e se relacionar, em todas as suas dimensdes. «O amor
ao proximo é a prova tangivel da autenticidade do amor a Deus, como atesta o Apdstolo Jodo:
“A Deus nunca ninguém o viu; se Nos amarmos uns aos outros, Deus permanece em nds e o0 seu
amor chegou a perfeicao em nés. [...] Deus é amor, e quem permanece N0 amor permanece em
Deus, e Deus nele” (1Jo 4, 12.16)». [11] Embora o objeto desse amor seja distinto — Deus, o
proximo e nés mesmos —, e, nesse sentido, possamos entendé-los como amores distintos, eles
sao sempre inseparaveis. [12] A primazia do amor divino implica que a acdao do homem seja
realizada sem interesse pessoal ou recompensa, mas como manifestacdio de um amor que
transcende as normas rituais e se traduz num culto auténtico: servir o proximo é amar a Deus na

pratica. [13]



https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftn6
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftn7
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/apost_exhortations/documents/20251004-dilexi-te.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftn8
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftn9
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftn10
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftn11
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftn12
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftn13

Esta dimensdo também nos permite contrastar o que significa amar-se a si mesmo.
Implica afastar de nds o interesse de basear a nossa autoestima ou o sentido da nossa propria
dignidade em esteredtipos de sucesso, carreira, posicao ou linhagem, [14] recuperando pelo
contrario a nossa propria posicao diante de Deus e do irmao. Bento XVI dizia que «de natureza
espiritual, a criatura humana realiza-se nas relagdes interpessoais: quanto mais as vive de forma
auténtica, tanto mais amadurece a propria identidade pessoal. Ndo é isolando-se que o homem
se valoriza a si mesmo, mas relacionando-se com os outros e com Deus». [15]

Queridos irmdos e irmas, «o verdadeiro remédio para as feridas da humanidade é um
estilo de vida baseado no amor fraterno, que tem as suas raizes no amor de Deus». [16] Desejo
vivamente que nunca falte no nosso estilo de vida cristdo esta dimensao fraterna, “samaritana”,
inclusiva, corajosa, comprometida e solidaria, que tem a sua raiz mais intima na nossa uniao
com Deus, na fé em Jesus Cristo. Inflamados por esse amor divino, poderemos realmente
entregar-nos em favor de todos os que sofrem, especialmente dos nossos irmdos doentes,
idosos e aflitos.

Elevemos a nossa oracdo a Bem-Aventurada Virgem Maria, Saude dos Enfermos, pedindo
a sua ajuda por todos aqueles que sofrem e que precisam de compaixao, escuta e consolo, e
supliquemos a sua intercessdo com esta antiga oracao, que se rezava em familia, pelos que
vivem na doenga e na dor:

Doce Mae, ndo vos afasteis,
vossos olhos de mim nado aparteis.
Vinde comigo por todo o caminho,

e nunca me deixeis sozinho.

Ja que me protegeis tanto
como uma verdadeira Mae,
fazei com que me abencoem o Pai,
o Filho e o Espirito Santo.

Concedo de coracao a minha béncao apostdlica a todos os doentes, as suas familias e aos
que cuidam deles; também aos profissionais e agentes da pastoral da saude e, muito
especialmente, aos que participam neste Dia Mundial do Doente.

Vaticano, 13 de janeiro de 2026

LEAO PP. XIV


https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftn14
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftn15
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftn16

