
MENSAGEM DO SANTO PADRE 
LEÃO XIV 

PARA O LIX DIA MUNDIAL DA PAZ 
1 DE JANEIRO DE 2026 

_______________________________ 
A paz esteja com todos vós. 

Rumo a uma paz desarmada e desarmante 
  

“A paz esteja contigo!”. 
Esta antiga saudação, presente ainda hoje em muitas culturas, ganhou novo vigor 

nos lábios de Jesus ressuscitado na noite de Páscoa. «A paz esteja convosco!» ( Jo 20, 
19.21) é a sua Palavra que não só deseja, mas realiza uma mudança definitiva naqueles 
que a acolhem e, consequentemente, em toda a realidade. Por isso, os sucessores dos 
Apóstolos exprimem todos os dias e em todo o mundo a revolução mais silenciosa: “A paz 
esteja convosco!”. Desde a noite da minha eleição como Bispo de Roma, quis inserir a 
minha saudação neste anúncio coral. E desejo reiterá-lo: esta é a paz do Cristo 
ressuscitado, uma paz desarmada e desarmante, humilde e perseverante. Ela provém de 
Deus, o Deus que nos ama a todos incondicionalmente. [1] 
 
A paz de Cristo ressuscitado 

Quem venceu a morte e derrubou as barreiras que separavam os seres humanos 
(cf. Ef 2, 14) foi o Bom Pastor que dá a vida pelo rebanho e tem muitas ovelhas que estão 
fora do seu redil (cf. Jo 10, 11.16): Cristo, nossa paz. A sua presença, o seu dom e a sua 
vitória reverberam na perseverança de muitas testemunhas, por meio das quais a obra de 
Deus continua no mundo, tornando-se ainda mais perceptível e luminosa na escuridão dos 
tempos. 

Na verdade, o contraste entre as trevas e a luz não é apenas uma imagem bíblica 
para descrever o sofrimento do qual está a nascer um mundo novo: é uma experiência que 
nos atravessa e nos surpreende diante das provações que encontramos nas circunstâncias 
históricas em que vivemos. Ora, para não afundarmos na escuridão, é necessário ver a luz 
e acreditar nela. Trata-se de uma exigência que os discípulos de Jesus são chamados a 
viver de maneira única e privilegiada, mas que, de muitas maneiras, sabe abrir caminho no 
coração de cada ser humano. A paz existe, deseja habitar-nos, tem o poder suave de 
iluminar e alargar a inteligência, resiste à violência e a vence. A paz tem o sopro da 
eternidade: enquanto ao mal se ordena “basta!”, à paz se suplica “para sempre”. O 
Ressuscitado introduziu-nos neste horizonte. É neste sentir que vivem os promotores da 
paz que, no drama daquilo que o Papa Francisco definiu como “terceira guerra mundial em 
pedaços”, ainda resistem à contaminação das trevas, como sentinelas na noite. 

Infelizmente, o contrário é possível, ou seja, esquecer a luz: assim, perde-se o 
realismo e se cede a uma representação parcial e distorcida do mundo, sob o sinal das 
trevas e do medo. Atualmente, não são poucos aqueles que chamam de realistas as 
narrativas privas de esperança, cegas à beleza dos outros e esquecidas da graça de Deus 
que sempre age nos corações humanos, por mais feridos que estejam pelo pecado. Santo 
Agostinho exortava os cristãos a estabelecerem uma amizade indissolúvel com a paz, para 
que, guardando-a no íntimo do próprio espírito, pudessem irradiar o calor luminoso ao seu 
redor. Dirigindo-se à sua comunidade, ele escreveu: «Se quereis atrair os outros para a 
paz, tende-a vós primeiro; sede vós, antes de tudo, firmes na paz. Para inflamar os outros, 
deveis ter dentro de vós a luz acesa». [2] 

 

https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/messages/urbi/documents/20250508-prima-benedizione-urbietorbi.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn1
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn2


Queridos irmãos e irmãs, quer tenhamos o dom da fé, quer pareça que não o temos, 
abramo-nos à paz! Acolhamo-la e reconheçamo-la, em vez de a considerarmos distante e 
impossível. Antes de ser um objetivo, a paz é uma presença e um caminho. Mesmo que 
seja contestada dentro e fora de nós, como uma pequena chama ameaçada pela 
tempestade, guardemo-la sem esquecer os nomes e as histórias daqueles que a 
testemunharam. É um princípio que orienta e determina as nossas escolhas. Também nos 
lugares onde só restam escombros e onde o desespero parece inevitável, ainda hoje 
encontramos quem não esqueceu a paz. Do mesmo modo que, na noite de Páscoa, Jesus 
entrou no lugar onde se encontravam os discípulos assustados e desanimados, assim a paz 
de Cristo ressuscitado continua a atravessar portas e barreiras com as vozes e os rostos das 
suas testemunhas. É o dom que permite não esquecer o bem, reconhecê-lo como 
vencedor, escolhê-lo novamente e juntos. 
 
Uma paz desarmada 

Pouco antes de ser capturado, num momento de intensa confidência, Jesus disse 
aos que estavam com Ele: «Deixo-vos a paz; dou-vos a minha paz. Não é como a dá o 
mundo, que Eu vo-la dou». E imediatamente acrescentou: «Não se perturbe o vosso 
coração nem se acobarde» (Jo 14, 27). A perturbação e o medo podiam, certamente, 
referir-se à violência que em breve se abateria sobre Ele. De modo ainda mais profundo, os 
Evangelhos não escondem que o que desconcertou os discípulos foi a sua resposta não 
violenta: um caminho que todos, Pedro em primeiro lugar, contestaram, mas que o Mestre 
pediu que seguissem até ao fim. O caminho de Jesus continua a ser motivo de perturbação 
e medo. E Ele repete com firmeza àqueles que gostariam de defendê-lo: «Mete a espada 
na bainha» (Jo 18, 11; cf. Mt 26, 52). A paz de Jesus ressuscitado é desarmada, porque 
desarmada foi a sua luta, dentro de precisas circunstâncias históricas, políticas e sociais. Os 
cristãos devem tornar-se, juntos, testemunhas proféticas desta novidade, conscientes das 
tragédias das quais muitas vezes foram cúmplices. A grande parábola do juízo universal 
convida todos os cristãos a, conscientemente, agir com misericórdia (cf. Mt 25, 31-46). E, 
ao fazê-lo, encontrarão ao seu lado irmãos e irmãs que, por caminhos diferentes, 
souberam ouvir a dor dos outros e se libertaram interiormente do engano da violência. 

Embora hoje não sejam poucas as pessoas com o coração pronto para a paz, um 
grande sentimento de impotência as invade diante do curso cada vez mais incerto dos 
acontecimentos. Já Santo Agostinho, com efeito, assinalava um paradoxo particular: «Não 
é difícil possuir a paz. É mais difícil, quando muito, louvá-la. Se quisermos louvá-la, 
precisamos de ter capacidades que talvez nos faltem; devemos procurar as ideias certas, 
ponderar as frases. Se, em vez disso, quisermos tê-la, ela está lá, ao nosso alcance, e 
podemos possuí-la sem qualquer esforço». [3] 

Quando tratamos a paz como um ideal distante, acabamos por não considerar 
escandaloso que ela possa ser negada e que até mesmo se faça guerra para alcançá-la. 
Parecem faltar as ideias certas, as frases ponderadas, a capacidade de dizer que a paz está 
ao nosso alcance. Se a paz não for uma realidade experimentada, guardada e cultivada, a 
agressividade espalha-se, tanto na vida doméstica, quanto na vida pública. Na relação 
entre cidadãos e governantes, chega-se a considerar uma culpa o não estar 
suficientemente preparado para a guerra, para reagir aos ataques e para responder à 
violência. No plano político, essa lógica de oposição, muito além do princípio da legítima 
defesa, é o dado mais atual numa desestabilização planetária que a cada dia se torna mais 
dramática e imprevisível. Não por acaso, os repetidos apelos para aumentar as despesas 
militares – e as escolhas que disso decorrem – são apresentados por muitos governantes 
com a justificativa da periculosidade alheia. Na verdade, a força dissuasiva do poder e, em 

https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn3


particular, a dissuasão nuclear, encarnam a irracionalidade de uma relação entre os povos 
baseada não no direito, na justiça e na confiança, mas no medo e no domínio da força. 
Como já escrevia São João XXIII na sua época: «O resultado é que os povos vivem em terror 
permanente, como sob a ameaça de uma tempestade que pode rebentar a cada momento 
em avassaladora destruição. Já que as armas existem e, se parece difícil que haja pessoas 
capazes de assumir a responsabilidade das mortes e incomensuráveis destruições que a 
guerra provocaria, não é impossível que um fato imprevisível e incontrolável possa 
inesperadamente atear esse incêndio». [4] 

Pois bem, ao longo de 2024, as despesas militares a nível mundial aumentaram 9,4% 
em relação ao ano anterior, confirmando a tendência ininterrupta dos últimos dez anos e 
atingindo o valor de 2,72 biliões de dólares, ou seja, 2,5% do PIB mundial. [5] Mais ainda, 
parece que os novos desafios devem ser enfrentados atualmente não só com um enorme 
esforço económico para o rearmamento, mas também com um realinhamento das 
políticas educativas: em vez de uma cultura da memória, que preserve a consciência 
adquirida no século XX e não esqueça os milhões de vítimas, promovem-se campanhas de 
comunicação e programas educativos em escolas e universidades, bem como nos meios de 
comunicação social, que difundem a percepção de que se vive continuamente sob ameaça 
e transmitem uma noção de defesa e segurança meramente armada. 

Todavia, «quem ama verdadeiramente a paz ama também os inimigos da 
paz». [6] Assim, Santo Agostinho recomendava não destruir pontes e não insistir com 
repreensões, preferindo a via da escuta e, na medida do possível, do encontro com as 
razões dos outros. Sessenta anos atrás, o Concílio Vaticano II chegava à sua conclusão com 
a consciência da urgência de um diálogo entre a Igreja e o mundo contemporâneo. Em 
particular, a Constituição Gaudium et spes chamava a atenção para a evolução da prática 
bélica: «O perigo peculiar da guerra hodierna está em que ela fornece, por assim dizer, a 
oportunidade de cometer tais crimes àqueles que estão de posse das modernas armas 
científicas; e, por uma consequência quase fatal, pode impelir as vontades dos homens às 
mais atrozes decisões. Para que tal nunca venha a suceder, os Bispos de todo o mundo, 
reunidos, imploram a todos, sobretudo aos governantes e chefes militares, que ponderem 
sem cessar a sua tão grande responsabilidade perante Deus e a humanidade». [7] 

Ao reiterar o apelo dos Padres conciliares e considerando o diálogo como a via mais 
eficaz em todos os níveis, constatamos que os recentes avanços tecnológicos e a aplicação 
das inteligências artificiais no âmbito militar radicalizaram a tragédia dos conflitos 
armados. Está-se a delinear até mesmo um processo de desresponsabilização dos líderes 
políticos e militares devido ao crescente “delegar” às máquinas as decisões relativas à vida 
e à morte das pessoas. É uma espiral de destruição sem precedentes, que compromete o 
humanismo jurídico e filosófico do qual qualquer civilização depende e pelo qual é 
protegida. É preciso denunciar as enormes concentrações de interesses económicos e 
financeiros privados que estão a empurrar os Estados nessa direção; mas isso não é 
suficiente, se ao mesmo tempo não for promovido o despertar das consciências e do 
pensamento crítico. A Encíclica Fratelli tutti apresenta São Francisco de Assis como 
exemplo desse despertar: «Naquele mundo cheio de torreões de vigia e muralhas 
defensivas, as cidades viviam guerras sangrentas entre famílias poderosas, ao mesmo 
tempo que cresciam as áreas miseráveis das periferias excluídas. Lá, Francisco recebeu no 
seu íntimo a verdadeira paz, libertou-se de todo o desejo de domínio sobre os outros, fez-
se um dos últimos e procurou viver em harmonia com todos». [8] É uma história que quer 
continuar em nós e que exige unir esforços para contribuir mutuamente para uma paz 
desarmante, uma paz que nasce da abertura e da humildade evangélica. 
 

https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn4
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn5
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn6
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_po.htm
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_po.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn7
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn8


Uma paz desarmante 
A bondade é desarmante. Talvez por isso Deus se tenha feito criança. O mistério da 

Encarnação, que tem o seu ponto mais extremo de esvaziamento na descida aos infernos, 
começa no ventre de uma jovem mãe e manifesta-se na manjedoura de Belém. «Paz na 
terra», cantam os anjos, anunciando a presença de um Deus indefeso, pelo qual a 
humanidade só pode descobrir-se amada cuidando d’Ele (cf. Lc 2, 13-14). Nada tem a 
capacidade de mudar-nos mais do que um filho. E talvez seja justamente o pensamento 
nos nossos filhos, nas crianças e também naqueles que são frágeis como elas, que nos 
traspassa o coração (cf. Act 2, 37). A este respeito, o meu venerado Predecessor escrevia 
que «a fragilidade humana tem o poder de tornar-nos mais lúcidos em relação ao que dura 
e ao que passa, ao que faz viver e ao que mata. Talvez por isso tendamos tão 
frequentemente a negar os limites e a fugir das pessoas frágeis e feridas: elas têm o poder 
de questionar a direção que escolhemos, como indivíduos e como comunidade». [9] 

São João XXIII foi o primeiro a introduzir a perspectiva de um desarmamento 
integral, alcançado somente através da renovação do coração e da inteligência. Assim 
escreveu ele na Carta encíclica Pacem in terris: «Todos devem estar convencidos de que 
nem a renúncia à competição militar, nem a redução dos armamentos, nem a sua 
completa eliminação, que seria o principal, de modo nenhum se pode levar a efeito tudo 
isto, se não se proceder a um desarmamento integral, que atinja o próprio espírito, isto é, 
se não trabalharem todos em concórdia e sinceridade, para afastar o medo e a psicose de 
uma possível guerra. Mas isto requer que, em vez do critério de equilíbrio em armamentos 
que hoje mantém a paz, se abrace o princípio segundo o qual a verdadeira paz entre os 
povos não se baseia em tal equilíbrio, mas sim e exclusivamente na confiança mútua. Nós 
pensamos que se trata de objetivo possível, por tratar-se de causa que não só se impõe 
pelos princípios da reta razão, mas que é sumamente desejável e fecunda de preciosos 
resultados». [10] 

Este é um serviço fundamental que as religiões devem prestar à humanidade 
sofredora, vigiando sobre a crescente tentativa de transformar em armas até mesmo 
pensamentos e palavras. As grandes tradições espirituais, assim como o reto uso da razão, 
fazem-nos ir além dos laços de sangue e étnicos, ou daquelas fraternidades que 
reconhecem apenas quem é semelhante e rejeitam quem é diferente. Hoje vemos como 
isso não é óbvio. Infelizmente, faz parte do panorama contemporâneo, cada vez mais, 
arrastar as palavras da fé para o embate político, abençoar o nacionalismo e justificar 
religiosamente a violência e a luta armada. Os fiéis devem refutar ativamente, antes de 
tudo com a sua vida, estas formas de blasfémia que obscurecem o Santo Nome de Deus. 
Por isso, juntamente com a ação, é mais do que nunca necessário cultivar a oração, a 
espiritualidade, o diálogo ecuménico e inter-religioso como caminhos de paz e linguagens 
de encontro entre tradições e culturas. Em todo o mundo, é desejável que «cada 
comunidade se torne uma “casa de paz”, onde se aprende a neutralizar a hostilidade 
através do diálogo, onde se pratica a justiça e se conserva o perdão». [11] Hoje, mais do 
que nunca, é preciso mostrar que a paz não é uma utopia, através de uma criatividade 
pastoral atenta e generativa. 

Por outro lado, isso não deve desviar a atenção de todos da importância da 
dimensão política. Aqueles que são chamados a assumir responsabilidades públicas, nos 
mais altos e qualificados cargos, investiguem «a fundo qual a melhor maneira de se chegar 
à maior harmonia das comunidades políticas no plano mundial; harmonia, repetimos, que 
se baseia na confiança mútua, na sinceridade dos tratados e na fidelidade aos 
compromissos assumidos. Examinem de tal maneira todos os aspectos do problema para 
encontrarem no nó da questão, a partir do qual possam abrir caminho a um entendimento 

https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn9
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/pt.html
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/pt/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn10
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn11


leal, duradouro e fecundo». [12] É o caminho desarmante da diplomacia, da mediação, do 
direito internacional, infelizmente contrariado por violações cada vez mais frequentes de 
acordos alcançados com grande esforço, num contexto que exigiria não a deslegitimação, 
mas sim o fortalecimento das instituições supranacionais. 

Hoje, a justiça e a dignidade humana estão, mais do que nunca, expostas aos 
desequilíbrios de poder entre os mais fortes. Então, como viver num tempo de 
desestabilização e conflitos, libertando-se do mal? É necessário motivar e apoiar todas as 
iniciativas espirituais, culturais e políticas que mantenham viva a esperança, combatendo a 
difusão de «atitudes fatalistas a respeito da globalização, como se as dinâmicas em ato 
fossem produzidas por forças impessoais anónimas e por estruturas independentes da 
vontade humana». [13] Se, efetivamente, «a melhor maneira de dominar e avançar sem 
entraves é semear o desânimo e despertar uma desconfiança constante, mesmo 
disfarçada por detrás da defesa de alguns valores», [14] deve se contrapor a tal estratégia 
o desenvolvimento de sociedades civis conscientes, de formas de associativismo 
responsável, de experiências de participação não violenta, de práticas de justiça 
restaurativa em pequena e grande escala. Leão XIII já o salientava claramente na 
Encíclica Rerum novarum: «A experiência que o homem adquire todos os dias da 
exiguidade das suas forças, obriga-o e impele-o a agregar-se a uma cooperação estranha. É 
nas Sagradas Letras que se lê esta máxima: “Mais valem dois juntos que um só, pois tiram 
vantagem da sua associação. Se um cai, o outro sustenta-o. Desgraçado do homem só, 
pois; quando cair, não terá ninguém que o levante” ( Ecl 4, 9-10). E esta outra: “O irmão 
que é ajudado por seu irmão, é como uma cidade forte”» ( Pr 18, 19). [15] 

Que isso seja um fruto do Jubileu da Esperança, que levou milhões de seres 
humanos a redescobrirem-se peregrinos e a iniciarem em si mesmos aquele 
desarmamento do coração, da mente e da vida, ao qual Deus não tardará em responder, 
cumprindo as suas promessas: «Ele julgará as nações, e dará as suas leis a muitos povos, os 
quais transformarão as suas espadas em relhas de arados, e as suas lanças, em foices. Uma 
nação não levantará a espada contra outra, e não se adestrarão mais para a guerra. Vinde, 
Casa de Jacob! Caminhemos à luz do Senhor» (Is 2, 4-5). 
 

Vaticano, 8 de dezembro de 2025 
 

LEÃO PP. XIV 
 

https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn12
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn13
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn14
https://www.vatican.va/content/leo-xiii/pt.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiii/pt/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_15051891_rerum-novarum.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn15

